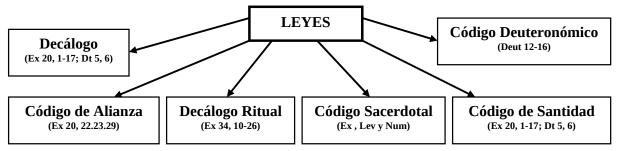
# UNIDAD TEMÁTICA 4: EL JUDAÍSMO EN LA VIDA COTIDIANA

#### 4.1. LA MORAL: FE HECHA VIDA COTIDIANA.

# A) Las «Mitzvot» como expresión de la moral.

La vivencia de las מָצְוֹלֹת (*mitzvot* = plural de *mitzvah*: mandamiento o precepto) representa el camino concreto por el cual se practica la *Torá*. El fundamento de la santidad del hombre se encuentra en la misma santidad de Dios: «*Sed santos, porque yo, YHVH, vuestro Dios, soy santo*» (Lev 19, 2).

En el Monte Sinaí, según la Biblia, fueron entregados a Moisés seis códigos de leyes diferentes (que regulan tanto la relación YHVH-Israel, como la de los hombres entre sí), a saber:



Según la tradición judía existen *taryag mitzvot*<sup>56</sup> (= 613 Mandamientos o preceptos: t=400, r=200, y=10, g=3), número que aunque parece desmesurado, sin embargo, son explicitaciones de los clásicos «10 Mandamientos» dados por YHVH a Moisés en el Sinaí. Los mismos se componen de:

|                | Dios (1-9)                        | Creer en la unidad de YHVH                           |  |
|----------------|-----------------------------------|------------------------------------------------------|--|
|                | Torá (10-19)                      | Enseñar y Estudiar la Torá                           |  |
|                | Templo y sacerdotes (20-38)       | Encendido de la Menorah                              |  |
|                | Sacrificios (39-91)               | Sacrificar el cordero pascual el 14 de Nisán         |  |
| מְצְוַת עֲשֵׂה | Votos (92-95)                     | Que el "nazir" deje crecer todo el pelo de su cabeza |  |
| 248 positivos  | Pureza ritual (96-113)            | Impureza del semen                                   |  |
| 240 positivos  | Donaciones al Templo (114-133)    | Separar las primicias                                |  |
| Partes del     | Año Sabático (134-142)            | Consagración del año 50°                             |  |
| cuerpo humano  | Consumición de animales (143-153) | Degollado ritual de los seres vivos.                 |  |
|                | Fiestas (154-170)                 | Santificación del Shabath                            |  |
|                | Comunidad (171-184)               | Acatar las decisiones del Gran<br>Tribunal           |  |
|                | Idolatría (185-189)               | Destruir todo lo relacionado con la idolatría        |  |
|                | Guerra (190-193)                  | Leyes de la guerra optativa                          |  |
|                | Cuestiones Sociales (194-208)     | Devolución de lo robado                              |  |
|                | Familia (209-223)                 | Procrear                                             |  |
|                | Juicios (224-231)                 | Aplicar la pena de azotes                            |  |
|                | Esclavos (232-235)                | Ley del esclavo hebreo                               |  |
|                | Agravios (236-248)                | Leyes de la herencia                                 |  |

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Talmud de Babilonia, *Makkot* 23b.

\_

|                                   | Idolatría y prácticas similares (1-59)   | No hacer ídolos para el culto                                |
|-----------------------------------|------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|
|                                   | Blasfemia (60-66)                        | No blasfemar                                                 |
| _:                                | Templo (67-88)                           | Que un Sacerdote defectuoso no ingrese al Santuario          |
| מְצְווֹת לֹא תַעֲשֶׂה             | Sacrificios (89-157)                     | No ofrendar sacrificio fuera del                             |
| 365 negativos  Días del año solar |                                          | Santuario                                                    |
|                                   | Sacerdotes (158-171)                     | Que el Sumo Sacerdote no se case con una viuda               |
|                                   | Leyes alimenticias (172-201)             | No comer animales o bestias impuras                          |
|                                   | Nazarenos (202-209)                      | Prohibición, para el Nazir, de beber vino                    |
|                                   | Agricultura (210-229)                    | No trabajar la tierra en el Séptimo Año                      |
|                                   | Préstamos, negocios y esclavos (230-272) | No prestar con interés                                       |
|                                   | Justicia (273-329)                       | Prohibición de falso testimonio                              |
|                                   | Incesto y otras relaciones               | Prohibición de relación íntima entre                         |
|                                   | prohibidas (330-361)                     | hombres                                                      |
|                                   | Monarquía (362-365)                      | Prohibición, para el rey, de tener demasiado dinero personal |

Según el tratado *Makkot* -en base a *Deuteronomio* 33, 4<sup>57</sup>-, Moisés fue el transmisor de la *Torá* al pueblo de Israel. Su valor numérico (T=400, V=6, R=200, H=5) es de 611, a lo que los rabinos agregan los dos mandamientos dados directamente por Dios en Génesis: "Crezcan y multiplíquense" y la "circuncisión"; dando el total de 613 mitzvot.

En sentido más profundo de la práctica de los Mandamientos está dada por la fidelidad a la alianza contraída con Dios; pero también los sabios afirman otra finalidad: la de permitir a todo judío acumular méritos en este mundo ('olam ha'zeh) a fin de recibir su recompensa en el mundo futuro ('olam habah).

El *Midrash Tanjuma* sugiere que las *mitzvot* fueron dadas para «mejorar a las creaturas», y Maimónides, ahondando en este sentido, asegura que ellas perfeccionan las cualidades del hombre y lo alejan de la idolatría<sup>58</sup>.

#### B) El «Kosher» y su significado. Sus reglas.

El בַּשְׁרוּת (*Kashrut*, leyes de lo apto) son las reglas que definen qué alimentos son aptos para el consumo de los judíos. Su base bíblica está en el libro de Levítico 11, 1-47. También es conocido como מַשׁר (Kasher o Kósher). Su opuesto es מַשׁר (*Tarefá*, no apto).

Relacionadas con las *mitzvot*, se encuentran las leyes alimenticias, que indican su aptitud para consumo. La alimentación tiene un sentido religioso profundo, por lo cual también es regulado por ciertas leyes.

#### — **Alimentos permitidos:** según el Levítico (Lev 11) se les prescribe a los hijos de Israel:

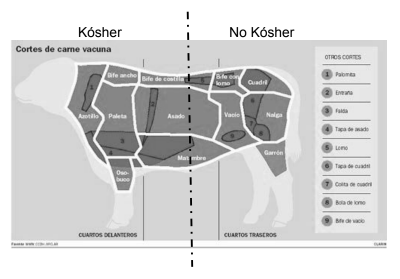
| ָכָשֵׁר (Permitido)                   | אָרֵפָה (Prohibido)                         |
|---------------------------------------|---------------------------------------------|
| Carne de rumiantes con pezuña hendida | Cerdo, caballos, camellos, animales de caza |
| (vacas, cabras, ovejas)               | (liebres)                                   |
| Aves de corral (pichones y palomas)   | Otros pájaros                               |
| Peces con escamas y aletas            | Crustáceos, mariscos.                       |

Aún en los animales considerados kósher, no todas sus partes son aptas para consumo:

<sup>58</sup> Cf. Maimónides, *Guía de los perplejos*, 3, 26.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Moisés nos prescribió una Torá (Ley), que es la posesión de la asamblea de Jacob.

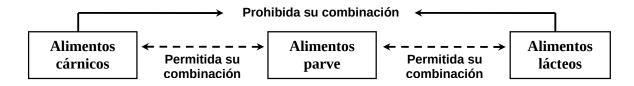


Se prescriben normas para la faena ritual del animal: los mamíferos y las aves kósher son faenados por medio de un procedimiento especial llamado *shejitá*, en el cual la tráquea, el esófago y las yugulares son rápidamente cortados en un corte exacto e indoloro con un cuchillo perfectamente filoso y liso por medio de un matarife altamente entrenado, cuidadoso de las leyes de la Torá y temeroso de Dios. Luego le sigue un procedimiento llamado *nikur* (desvenado), por el cual se extraen ciertas venas y grasas prohibidas, como el nervio ciático del animal.

Otra prohibición es la de comer la carne con su sangre. Esto esta indicado en Lev 17,11 (*«La vida de la carne está en su sangre»*), y ésta es solo propiedad de Dios. De aquí se deriva el modo de preparar las carnes para la alimentación, quitándole toda la sangre: con un proceso de remojado, salado y escurrido. En el plazo de las primeras 72 horas de la matanza, toda la sangre debe ser extraída de la carne por un proceso especial de empapado en agua y salado.

— **Sobre las combinaciones o mezclas:** otra regla que surge es la de no mezclar productos lácteos con cárnicos (בשר בחלב, basar vejalab). En Éxodo 23,19 leemos: «No cocerás el cabrito en la leche de su madre». Esta misma prohibición vuelve a aparecer en Éxodo 34,26 y Deuteronomio 14,21. En los documentos encontrados en Ugarit, vemos que ésta era una costumbre muy usual entre los cananeos.

En base a esto, los alimentos kósher se clasifican en tres grandes grupos, a saber:



Como se puede apreciar en el gráfico, de este principio fundamental de «no mezclar» se deriva la norma práctica de no sólo combinarlos en una misma comida, sino también la de usar distintas vajillas para su respectiva manipulación. Así, se usa una vajilla para los productos lácteos (de color azul) y otra vajilla para las carnes (de color rojo).

Todos los alimentos que nos son ni lácteos ni cárnicos, reciben el nombre de *«parve»* (= neutros). En esta categoría entran los huevos, las frutas, el pescado, los cereales, el pan y las verduras. Éstos se pueden combinar o con los primeros o con los segundos.

Todas esta reglas también buscan asegurar que los procesos kósher se cumplan tal cual están fijados, pues una mezcla involuntaria de *taref* con *kósher* (aún en la proporción de 1/60), hace a todo el producto prohibido.

Las reglamentaciones rabínicas establecen dejar pasar un lapso de tiempo de 6 horas aproximadamente entre comidas cárnicas y comidas lácteas (y viceversa).

A lo largo del tiempo, se ha intentado explicar la racionabilidad de tales normas. La tradición de los sabios de Israel ha dado algunas explicaciones, no todas. El único principio que

surge como explicación está dado por Dios a su pueblo: «Sean santos, porque yo, Yavhé, soy santo» (Lev 19,1).

— Sobre la elaboración del vino: Según las normas rabínicas, éste debe ser elaborado exclusivamente por judíos. Es una derivación de una ley del Kashrut denominada בֵּישׁוּל יִשְּׂרָאֵל (Bishul Israel, literalmente «cocina de Israel»), por la cual queda prohibida la consumición de ciertos alimentos preparados por no judíos, como el vino, el pan y el aceite<sup>59</sup>.

Tiene que ver con el proceso en sí de elaboración (las uvas no pueden ser pisadas con los pies, pues se los considera impuros); además, en la antigüedad, el vino era un elementos utilizado en los cultos idolátricos, por lo que prohíbe su uso y consumo.

Por regla general, todos los productos derivados de la vid requieren certificación rabínica.

# Símbolos indentificatorios del Kósher para Argentina:

| אחדות <b>ש</b> ישראל<br>כשר | Ajdut Israel Kosher Rabino Oppenheimer 155-426-1255 nextel 260*199 www.kosher.org.ar                                                                                                                         |
|-----------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| K                           | U-K Kashrus Organization Rabino Gabriel Yabra Dirección: Uriburu 774 4°B, Capital Federal, Argentina, Tel: +54 11 4951 8366. Fax:+54 11 4952 9422. Email: uk@ukkosher.org www.ukkosher.org www.kosher.org.ar |

#### 4.2. LA ESPIRITUALIDAD EN LAS «ETAPAS» DE LA VIDA.

La espiritualidad acompaña las grandes etapas de la vida judía, como signo de la *berit* (alianza) entre YHVH y su pueblo Israel.

# A) Nacimiento: el בָּרִית מִילָה («Berit Milá»).

Etimológicamente significa «alianza de la palabra» o simplemente *circuncisión*. Todo niño judío deber ser circuncidado al octavo día de su nacimiento, según lo ordenó YHWH a Abrahám: «Es éste mi pacto que guardaréis... será circuncidado todo varón... y ese será el pacto entre mí y vosotros. A la edad de ocho días será circuncidado todo varón» (Gn 17, 10 ss).

Según el Talmud<sup>60</sup>, es una mitzvá que debe cumplirla el padre, como lo hizo Abraham con Isaac (*Génesis* 18, 4). Este rito se lo realiza en la casa o sinagoga por el *mohel* (=circuncidador), muy temprano en la mañana del octavo día de vida del niño, y salvo peligro para el recién nacido, no se posterga ni aún por caer en día Sábado o Yom Kipur.

En este momento recibe su nombre hebreo y su padre recita la siguiente bendición: «Bendito seas tú, Señor, Dios nuestro, Rey del universo, que nos has santificado con tus mandamientos y nos has ordenado que hagamos entrar a este niño en la Alianza de Abraham nuestro padre».

Existe otra forma de circuncisión conocida como *Milá le-shem giur*, y se traduce por «Circuncisión con el propósito de conversión». A pesar de lo arraigado de esta práctica, como característica de todo judío (tal como lo vimos en la parte histórica), sin embargo, actualmente existen debates, sobre todo en los Judaísmos Reconstruccionistas y Reformistas, por lo que han

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Misná *Avodá Zará*, 2, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> Talmud de Babilonia, tratado *Kidushin* 29, 1.

formulado una ceremonia de bienvenida llamada *Berit shalom* (alianza de paz), bien vista por el Judaísmo Humanista o Secular.

Además, existe la ceremonia del זֶבֶּד הַבָּת (zebed habat, «nombre de la hija») o שמחת בת (Simjat bat, «ceremonia de la hija») por la cual las comunidades sefaradíes (y algunas ashkenazíes) otorgan el nombre a las niñas recién nacidas, siendo -en ese sentido- paralela al ritual de Berit Milá para niños.

Un último rito ligado al nacimiento es el conocido como פּדיון הבן (*Pidión ha-ben*, rescate del primogénito), por en el cual todo varón primogénito es rescatado (o redimido) de sus obligaciones sacerdotales por un Kohen. Esta ceremonia tiene lugar cuando el bebé tiene por lo menos 31 días de edad, y consiste en «comprarlo de nuevo de un Kohen» (*Números* 18, 15). De acuerdo con una tradición judía, la intención de Dios para el primogénito de cada familia judía era la de ser un Kohen o sacerdote (*Éxodo* 13, 1-2, *Éxodo* 24, 5). Sin embargo, durante el pecado del Becerro de oro (en el cual la tribu de Leví fue la única que no se unió al acto rebelde), Dios decretó que el primogénito de cada familia perdiera su estatus de Kohen y de ahora en adelante todos los Kohanim provendrán de la tribu de Leví (*Números* 3, 11-12). Entonces, ya que el primogénito es técnicamente un Kohen cuyo potencial no puede ser realizado, debe que ser sustituido por un Kohen de la tribu de Leví. Esto se logra por medio del padre del bebé ofreciendo al Kohen cinco monedas de plata.

Para poder llevarse a cabo el rescate del primogénito, deben cumplirse las siguientes condiciones:

- La madre debe ser judía, y éste su primer parto;
- El bebé debió nacer por parto natural (no cesarea).
- La madre no debió tener abortos previos.
- El padre y el padre de la madre del bebé no deben ser un Kohen o un Leví.

# B) Adultez religiosa: el בר / בת מצוה («Bar/Bat Mitzvá»).

Significa «hijo del mandamiento», y por este rito (realizado el *shabbath* siguiente a su 13° aniversario) el niño judío adquiere la mayoría de edad religiosa. Por primera vez se pondrá los *tefilim* y será llamado para la lectura de la *Torá* durante le oficio sinagogal. Desde este día él mismo tiene la responsabilidad de su vida religiosa y se cuenta con él para completar el *minián*.

Las niñas tienen un rito similar: **bat mitzvah** (= hija del Mandamiento), a sus 12 años, si bien no tiene el mismo carácter institucional que el bar mitzvah, sin embargo remarca el lugar importante que ocupa la mujer en el Judaísmo.

Según Pirqué Abot, «a los 5 años comienza el estudio de la Torá, a los 10 el estudio de la Mishná, y a los 13 el cumplimiento de los preceptos»<sup>61</sup>.

Habiendo pasado por el *Bar* o *Bat Mitzvá*, se adquiere las mismas responsabilidades que un adulto bajo la ley judía. Éstas incluyen:

- Ser moralmente responsable por los propios actos.
- Ser elegible para ser llamado/a a leer de la Torá y participar en un Minián (aunque en comunidades ortodoxas sólo les está permitido a los varones).
- Todo lo que posean es propiedad propia.
- Ser elegible para contraer matrimonio según la ley judía.
- Son responsables por el cumplimiento de los 613 mandamientos de la Torá.
- Ponerse los Trefilen todos los días (varones).

## C) El קידושין («Kidusim»): celebración y significado.

Es el nombre que recibe el Matrimonio, y hace referencia a la santificación que se tiene que dar en la unión del hombre y la mujer, ya que es considerado como algo sagrado (una alianza especial). Los cónyuges son los ministros del matrimonio que preside generalmente el rabino. La

\_

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> Misná *Pirqué Abot* 5, 24.

celebración puede tener lugar en la sinagoga o en otro lugar digno, pero siempre bajo la הּפָּה (=*jupá,* dosel), símbolo del futuro hogar. El novio y la novia dan siete vueltas alrededor de ella.

La estructura básica de la celebración es la siguiente:



Es parte del rito la lectura de la בְּתוּבָּה (*Ketubá*, «contrato» pre-nupcial) y establece los derechos y las responsabilidades del novio, en relación con la novia (escrita en arameo). Según los rabinos, su funcionalidad es la de proteger a la esposa, y es por dos testigos, y a veces, por el novio, quien entrega el documento a su esposa.

Se termina el rito con las «siete bendiciones», beben de una copa de vino, y luego ésta es rota por el novio, par recordar, que aún en los momentos de mayor alegría, se recuerda la destrucción del Templo de Jerusalén.

El matrimonio mixto no tiene validez según la ley religiosa judía, ya que se considera que la base de una relación familiar santificada es la creación de un clima en la cual puedan cumplirse los preceptos de YHVH, y donde los hijos puedan crecer en un ambiente de religiosidad y fe judías.

El גע (get, «divorcio») está considerado como la peor solución a los problemas conyugales, y es aceptado como último recurso cuando ya se han agotado todos los medios para reestablecer la armonía matrimonial: «Cuando una persona se divorcia de su primera esposa, inclusive el altar derrama lágrimas» (Guittin, 90b).

### D) Muerte: los ritos de exeguias.

El Judaísmo tiene al cuidado de los enfermos y al entierro de los difuntos como dos de los deberes más sagrados del hombre. Cuando la enfermedad se agrava se recuerda al paciente que debe prepararse moralmente para compadecer ante Dios. Se le ayuda a recitar el *vidui* (= confesión de los pecados y expresión de la vida futura) que termina con el *Shemá Ysrael*.

Con la muerte, el cuerpo es lavado con sumo cuidado y envuelto en una sábana, rito a cargo de la הברה קדישא (*Jevrá Kadishá*, «sociedad sagrada»). El servicio religioso se realiza en la propia casa y suele estar dirigida por el rabino (lectura de salmos, oración fúnebre). Luego del entierro se recita el *Kadish Yatom o de difuntos* (oración que glorifica a Dios por su juicio):

Exaltado y santificado sea su gran nombre, amén.

En este mundo de Su creación que creó conforme a Su voluntad; llegue su reino pronto, germine la salvación y se aproxime la llegada del Mesías, amén.

En vuestra vida, y en vuestros días y en vida de toda la casa de Israel, pronto y en tiempo cercano y decid Amén.

Bendito sea Su gran Nombre para siempre, por toda la eternidad; sea bendito, elogiado, glorificado, exaltado, ensalzado, magnificado, enaltecido v alabado Su santísimo Nombre (Amén), por encima de todas las bendiciones, de los cánticos, de las alabanzas y consuelos que pueden expresarse en al mundo, y decid: Amén.

Por Israel, y por nuestros maestros y sus alumnos, y por todos los alumnos de los alumnos, que se ocupan de la sagrada Torá, tanto en esta tierra como en cada nación y nación. Recibamos nosotros y todos ellos gracia, bondad y misericordia del Amo del cielo y de la tierra, y decid: Amén (Amén) Descienda del Cielo una paz grande, vida, abundancia, salvación, consuelo, liberación, salud, redención, perdón, expiación, amplitud y libertad, para nosotros y para todo Su pueblo Israel, y decid: Amén. (Amén)

El que establece la armonía en Sus alturas, nos dé con sus piedades paz a nosotros y a todo el pueblo de Israel, y decid: Amén. (Amén)

La familia guarda luto riguroso durante siete días (*shivá*), en los que no se realiza ningún negocio lucrativo ni se sale a la calle, y se evitan las vestimentas lujosas.